
1 
 

A representação da mulher negra em contos do livro Olhos d’Água, de Conceição 

Evaristo1 

Jéssica Stefanny Gonçalo de Santana2 

 

 

PALAVRAS-CHAVE: Literatura de autoria feminina; contos; representações; 

mulheres; Conceição Evaristo. 

                                                                                                               

1. Introdução 

O trabalho apresentado neste resumo expandido tem como tema a representação da 

mulher negra nos contos de Conceição Evaristo, mais precisamente em contos do seu livro 

Olhos D’água, publicado em 2016 pela editora Pallas. Procuramos entender como se dá a 

relação da mulher negra com o espaço onde vive, a maternidade e suas relações afetivas, como 

esses temas estão presentes nos contos de Conceição e qual a importância disso para 

compreendermos a “escrevivência” presente na obra dessa autora. Mais ainda, como esse 

‘dispositivo’ que a autora elaborou em sua própria obra ficcional é o elemento estruturador de 

sua escritura, de sua ficcionalização, do universo diegético de suas narrativas e de sua 

cosmovisão.  

Durante o período colonial no Brasil, o negro não estava autorizado a escrever, para 

além disso, a maioria dos negros não eram alfabetizados, isso causou o apagamento dos 

afrodescendentes na historiografia brasileira, quando falamos de mulher negra esse apagamento 

é ainda maior. Nesse período o negro aparece descrito de forma subalterna, os homens são 

animalizados, são descritos como seres desprovidos de intelectualidade e rotulados pela 

malandragem, já as mulheres negras têm seus corpos sexualizados. Sobre essa sexualização dos 

corpos das mulheres negras, Affonso Romano de Sant’Anna traz em seu livro, Canibalismo 

Amoroso, a comparação entre a mulher flor e a mulher fruto: a mulher flor é a mulher branca, 

a mulher que está ali para ser vista, apreciada à distância, um ser quase angelical; já a mulher 

                                            
1 Trabalho apresentado ao final da disciplina Trabalho de Conclusão de Curso, ministrada pela 

Prof.ª Dr.ª Valéria Severina Gomes, como requisito parcial para a obtenção do grau de Licenciatura em 
Letras Português-Espanhol pela Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE), sob orientação 
da Prof.ª Dr.ª Renata Pimentel Teixeira. Outubro/2020. 

2 Graduanda do curso de Licenciatura em Letras Português-Espanhol pela Universidade 
Federal Rural de Pernambuco. E-mail: jessicastefanny.js@gmail.com 

 



2 
 

negra é a mulher fruto, essa mulher existe para ser desfrutada, seu corpo é o espaço do prazer 

carnal, do pecado para o homem branco. Isso a torna, consequentemente, um ser inferior dentro 

daquela sociedade. Isso se dá porque o sujeito historicamente usa de sua posição social para 

manutenção do status quo, e na literatura isso não foi diferente. Conforme nos revela Norma 

Telles: 

Tal qual um Deus Pai que criou e nomeou as coisas, o artista torna-se o progenitor e 

procriador de seu texto. À mulher é negada a autonomia, a subjetividade necessária à 

criação. O que lhe cabe é a encarnação mítica dos extremos da alteridade, do 

misterioso e intransigente outro, confrontado com veneração e temor. O que lhe cabe 

é a vida de sacrifícios e servidão, uma vida sem história própria. Demônio ou bruxa, 

anjo ou fada, ela é mediadora entre o artista e o desconhecido, instruindo-o em 

degradação ou exalando pureza. É musa ou criatura, nunca criadora. (1997, p.403) 

 

Todas as sociedades que tiveram na oralidade sua forma máxima de expressão cultural 

sofreram e sofrem repressão, por isso o processo de escrever é tão importante para a valoração 

da cultura negra e também como forma de resistência e de rebeldia dessas/es autoras/es, não 

aceitando o papel a elas/es imposto pela sociedade brasileira. Além da violência física que o 

negro arrancado de sua terra sofreu aqui no Brasil pelos povos colonizadores, ainda existiu a 

violência simbólica, a ele foi imposta outra cultura, outra língua, outra religião; e ademais de 

impor a esses povos uma cultura totalmente diferente das deles ainda demonizaram e 

posteriormente criminalizaram a cultura dos povos diasporizados do continente africano. Como 

afirma Telles: “Escrita e saber estiveram, em geral, ligados ao poder e funcionaram como forma 

de dominação ao descreverem modos de socialização, papeis sociais e até sentimentos 

esperados em determinadas situações.” (1997, p.401) 

Porém, apesar de toda a violência e tentativa de apagamento cultural, a cultura desses 

povos resistiu e continua resistindo até hoje. Ao se apropriar da língua do povo dominante, o 

povo dominado usa do instrumento de controle para propagar sua cultura, suas histórias, suas 

religiões. Reforçando essa ideia, Thomas Bonnici afirma que:  

Através da apropriação o colonizado assume a linguagem (e outros itens como o 

teatro, o filme, a filosofia) do colonizador e a põe a seu próprio serviço. Portanto, é a 

maneira pela qual a cultura colonizada usa os instrumentos da cultura dominante para 

contrapor-se ao controle político do dominador. (2005, p.195) 

 



3 
 

 

2. Fundamentos teórico-metodológicos 

O Brasil só deixa de ser uma colônia de Portugal em meados do século XIX. Este século 

foi marcado por várias transformações sociais e revoluções tanto na Europa quanto nas 

Américas, dentre os acontecimentos marcantes da época está o surgimento do feminismo, 

inspirado por ideias Iluministas e da Revolução Francesa. No Brasil a primeira onda do 

feminismo reivindica o direito ao voto para as mulheres; a segunda onda, na década de 1960, 

traz pautas como igualdade de gênero e direito ao trabalho não doméstico, e é apenas na terceira 

onda, na década de 1990, que o feminismo negro é colocado em pauta. Várias feministas negras 

apresentam várias diferenças entre o feminismo branco e o feminismo negro, a maior delas é 

que enquanto as mulheres brancas reivindicavam o direito ao trabalho fora de casa isso já era 

uma realidade para as mulheres negras, não porque elas conquistaram esse direito, mas por 

necessidade. Um discurso que ilustra bem essa diferença é o de Sojouner Truth, uma ex-escrava 

americana, na Women’s Rights Convention em Akron, Ohio, Estados Unidos, em 1851. 

Aqueles homens ali dizem que as mulheres precisam de ajuda para subir em 

carruagens, e devem ser carregadas para atravessar valas, e que merecem o melhor 

lugar onde quer que estejam. Ninguém jamais me ajudou a subir em carruagens, ou a 

saltar sobre poças de lama, e nunca me ofereceram melhor lugar algum! E não sou 

uma mulher? Olhem para mim? Olhem para meus braços! Eu arei e plantei, e juntei a 

colheita nos celeiros, e homem algum poderia estar à minha frente. E não sou uma 

mulher? Eu poderia trabalhar tanto e comer tanto quanto qualquer homem – desde que 

eu tivesse oportunidade para isso – e suportar o açoite também! E não sou uma 

mulher? Eu pari treze filhos e vi a maioria deles ser vendida para a escravidão, e 

quando eu clamei com a minha dor de mãe, ninguém a não ser Jesus me ouviu! E não 

sou uma mulher? (E não sou uma mulher? – Sojourner Truth. Portal Geledés, 2014.) 

  

O que o discurso de Sojouner Truth revela é que a discussão sobre as intersecções de 

raça dentro do feminismo já vinha sendo feita, de o feminismo se perceber vários e não 

universalizar quando se fala de mulher. Mas a verdade é que essa interseccionalidade só teve 

espaço durante a terceira onda do feminismo. Sobre o conceito de interseccionalidade, Carla 

Akotirene diz:  



4 
 

o termo demarca o paradigma teórico e metodológico da tradição feminista negra, 

promovendo intervenções políticas e letramentos jurídicos sobre quais condições 

estruturais o racismo, sexismo e violências correlatas se sobrepõem, discriminam e 

criam encargos singulares às mulheres negras. (2019, p.35) 

 

E é também no século XIX que começa a acontecer um movimento de ruptura com o 

que já estava estabelecido e proposto pela tradição literária no Brasil. É nesse momento que as 

escritoras negras começam a aparecer no cenário literário brasileiro, mesmo que timidamente. 

A literatura afro-feminina é carregada de significado político, a produção de literatura pela 

mulher negra é uma revolução comprometida com estratégias políticas de emancipação e 

alteridade.  

E o risco que assumimos aqui é o do ato de falar com todas as implicações. 

Exatamente porque temos sido falados, infantilizados (infans é aquele que não tem 

fala própria, é a criança que se fala na terceira pessoa, porque falada pelos adultos) 

que neste trabalho assumimos nossa própria fala. Ou seja, o lixo vai falar, e numa boa. 

                          (GONZALES, 1983, p. 225, apud, RIBEIRO, 2017, p.7) 

Uma das escritoras brasileiras que põem a marca da negritude em seus trabalhos é 

justamente nossa sujeita de estudo, Maria da Conceição Evaristo de Brito, uma escritora e 

militante afro-brasileira nascida na periferia de Belo Horizonte (MG) no ano de 1946. 

Conceição só conseguiu concluir os estudos no curso normal aos 25 anos, pois conciliava seus 

estudos com o trabalho de doméstica. Já formada muda-se para o Rio de Janeiro, onde passou 

num concurso público para o magistério. Na Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 

formou-se em Letras, continuou sua vida acadêmica e se tornou mestra em Literatura Brasileira 

pela PUC-Rio e doutora em Literatura Comparada pela Universidade Federal Fluminense. 

A obra de Conceição é em si um ato de resistência, além de enfrentar e escrever sobre a 

condição do negro na nossa sociedade, ela enfrenta também o sexismo por ser mulher num país 

machista como é o Brasil, e é desse lugar de fala que ela escreve, de mulher negra e militante 

pelos direitos das suas iguais. Suas obras estão contaminadas, como ela mesma gosta de falar, 

por essa temática, mas sem fetichizar a favela nem atribuir a sua escrita o realismo brutal. 



5 
 

Se há uma literatura que nos inviabiliza ou nos ficciona a partir de estereótipos vários, 

há um outro discurso literário que pretende rasurar modos consagrados de 

representação da mulher negra na literatura. Assenhorando-se “da pena”, objeto 

representativo do poder falocêntrico branco, as escritoras negras buscam inscrever no 

corpus literário brasileiro imagens de autorrepresentação. Criam, então, uma 

literatura em que o corpo-mulher-negra deixa de ser o corpo do “outro” como objeto 

a ser descrito, para se impor como sujeito-mulher-negra que se descreve, a partir de 

uma subjetividade própria experimentada como mulher negra na sociedade brasileira. 

Pode-se dizer que o fazer literário das mulheres negras, para além de um sentido 

estético, busca semantizar um outro movimento que abriga todas as nossas lutas. 

Toma-se o lugar da escrita, como direito, assim como se torna o lugar da vida 

(EVARISTO, 2005, p.54 – grifos da autora). 

 

Na década de 1980, Conceição Evaristo tem seu primeiro contato com o coletivo 

Quilombhoje, um coletivo cultural que é responsável pela publicação da série Cadernos Negros, 

livros que reúnem contos e poesias de artistas negros que não têm voz na literatura canônica. 

Foi em uma dessas publicações que Conceição fez sua estreia na literatura, em 1990. 

O livro de contos Olhos D’água, objeto de estudo desta pesquisa, rendeu a Conceição 

Evaristo o terceiro lugar no Prêmio Jabuti de Literatura na categoria Contos e Crônicas, um dos 

principais prêmios literários do Brasil, concedido pela Câmara Brasileira do Livro.  

Conceição candidatou-se em junho de 2018 a uma vaga na Academia Brasileira de 

Letras (ABL), para ocupar a cadeira de número sete, cadeira essa que já pertenceu ao também 

escritor negro Castro Alves. No entanto, o eleito para integrar a ABL foi o cineasta Cacá 

Diegues. 

 

3. Resultados e discussão 

No seu livro de contos Olhos D’água, assim como em todos seus trabalhos, sejam eles 

contos, poesias ou romances, o processo (e o dispositivo3) de “escrevivência” em Conceição 

Evaristo fica claro. Ela escreve a partir de um lugar de fala muito particular. A própria 

Conceição costuma dizer que sua escrita é contaminada pela condição de mulher negra, e isso 

fica claro quando lemos qualquer uma de suas obras. O lugar de onde ela veio e as histórias que 

                                            
3 Assim nos referiremos à ‘ferramenta’ que se constitui essa conceituação e verdadeiro 

dispositivo mesmo que produz Conceição ao longo de sua obra. 



6 
 

ela escutou de sua avó e de sua mãe estão presentes nos contos, mesmo quando não sendo de 

modo literal. A presença da sua ancestralidade e a realidade da periferia brasileira são muito 

marcantes nas suas obras, mas a autora não precisa necessariamente apontar isso na obra; é 

natural, é de fato, como a própria autora já disse, uma “contaminação” na sua escrita.  

O termo “escrevivência” foi cunhado pela própria Conceição Evaristo em 1995 na 

conclusão de seu texto para um seminário sobre mulheres e literatura. O termo surge a partir 

das palavras “escrever” e “viver”. Conceição Evaristo afirma que a escrevivência (a partir de 

agora grafado sem aspas) das mulheres negras “não é para ninar os filhos da Casa Grande, e 

sim para incomodá-los em seus sonos injustos”. (2007, p. 21). Portanto, escrevivência tem a 

ver com autobiografia, mas não o é de fato: a escrevivência é contar histórias que, mesmo sendo 

particulares, remetem a experiências coletivas e, não sendo diretamente o recontar de uma 

memória vivida, não deixam de ecoar experiências da pessoa que escreve: ou seja, se trata de 

escrever/ ficcionalizar a partir de algo efetivamente parte da vivência daquela autora. O fato 

literal narrado pode não ter sido vivido diretamente por Conceição, mas foi presenciado, 

testemunhado, experienciado pela partilha da condição de mulher negra em contexto de favelas 

no Brasil e mediado pela ancestralidade que essa voz de mulher negra ecoa em sua própria 

constituição como ser cultural. 

Sobre o processo de escrevivência, Melo e Godoy afirmam: “o que veremos é que 

resistir por meio da literatura é também reexistir, e para um povo cuja voz foi e é constantemente 

sufocada, a escrevivência se torna um recurso de emancipação.” (2017, p. 1289) e é justamente 

isso que Conceição Evaristo faz em suas obras, colocar o negro e, ademais, a mulher negra 

como personagem principal: dar voz a essas mulheres é, mais de que qualquer outra coisa, um 

processo de emancipação.  

O sujeito na literatura negra não apresenta uma voz única, ele ecoa as vozes de um 

grupo, é a junção do Eu/Nós, sobre isso Orlandi fala: “o sujeito da literatura negra tem a sua 

existência marcada por sua relação e por sua cumplicidade com outros sujeitos. Temos um 

sujeito que, ao falar de si, fala dos outros e, ao falar dos outros, fala de si”. (1988, p.11) É nessa 

relação e a partir dessa relação com o outro que surge o ato da escrevivência de Conceição, o 

ato de dar voz aos marginalizados.  

A escrevivência, portanto, em Conceição Evaristo é o lugar de enunciação de um 

coletivo, o da mulher negra e pobre; é o lugar onde ela se redescobre como pertencente a esse 

grupo, e é através desse processo que ela dá a esse grupo, até então silenciado, voz e 



7 
 

visibilidade. A partir desse processo ela cria, intencionalmente, um lugar onde esse grupo, do 

qual ela também faz parte, possa se ver e se reconhecer.  

Pensando na Interseccionalidade, no entrelaçamento gênero e raça, iremos analisar a 

representação da mulher negra a partir de uma análise interpretativa de contos do livro Olhos 

D’água (2014) de Conceição Evaristo e também fazendo um olhar retrospectivo a essa escrita 

sob o dispositivo da própria autora, como já afirmado, da escrevivência. 

O conto Maria, por exemplo, é um retrato do lugar que a mulher negra historicamente 

ocupa na sociedade brasileira: Maria, a personagem principal, é uma mulher negra, empregada 

doméstica, pobre e moradora da periferia; além disso é também a representação da triste 

realidade da mulher que mais sofre com a violência no Brasil. Segundo o Mapa da Violência 

2015, elaborado pela Faculdade Latino-Americana de Ciências Sociais (Flacso), no período de 

dez anos, entre 2003 e 2013, o número de homicídios contra mulheres negras aumentou 54%, 

enquanto o número de homicídios de mulheres brancas caiu 9,8% no mesmo período. O corpo 

da mulher negra é o corpo marcado pela violência, no conto Maria, Conceição expõe essa dura 

realidade.  

O conto em questão se inicia com a personagem principal reforçando o lugar de 

subalternidade que a mulher negra ocupa historicamente no Brasil, isso porque Maria é uma 

empregada doméstica que vive em condições precárias e necessita das sobras da casa da patroa 

para poder alimentar seus três filhos: 

No dia anterior, no domingo, havia tido festa na casa da patroa. Ela leva para casa os 

restos. O osso do pernil e as frutas que tinha enfeitado a mesa. Ganhara as frutas e 

uma gorjeta. Os ossos, a patroa ia jogar fora. Estava feliz, apesar do cansaço. A gorjeta 

chegará numa boa hora. Os dois filhos menores estavam muito gripados. Precisava 

comprar xarope e aquele remedinho de desentupir nariz. Daria para comprar também 

uma lata de Toddy. As frutas estavam ótimas e havia melão. As crianças nunca tinham 

comido melão. Será que os meninos iriam gostar de melão?” (EVARISTO, 2014, p. 

39-40) 

 

Com esse trecho o leitor consegue perceber a qual lugar essa mulher ‘pertence’, ou seja, 

em qual espaço ela é forçada a se colocar. Logo em seguida, um homem entra no mesmo ônibus 

que Maria e ela o reconhece, era o pai do seu primeiro filho; esse homem passa um tempo 

conversando com Maria e logo depois anuncia o assalto. Quando ele e seu comparsa saem do 

ônibus, Maria começa a ouvir acusações de que estava junto com os assaltantes. Ouviu uma 



8 
 

voz: “Negra safada, vai ver que estava de conluio com os dois”. (2014, p.41) E ainda: “A 

primeira voz, a que acordou a coragem de todos, tornou-se um grito: Aquela puta, aquela negra 

safada estava com os ladrões!” (2014, p.42). 

É interessante perceber nesses trechos que o termo “negra” está sendo usado junto com 

termos depreciativos, está servindo para reforçar o racismo, colocando a mulher negra não 

como vítima, mas como cúmplice e, consequentemente, culpada pelo desmantelamento social. 

Seguem as violências: “Alguém gritou: Lincha! Lincha! Lincha... Uns passageiros desceram e 

outros voaram em direção à Maria.”  (2014, p.42). 

No conto “Olhos d’água”, Conceição faz da mulher negra uma referência matriarcal, 

algo que foi negado historicamente a essas mulheres. O poder da ancestralidade permeia todo 

o texto. A necessidade da personagem principal de saber qual a cor dos olhos de sua mãe a leva 

a uma busca pelas suas raízes, e não só as raízes brasileiras, mas as africanas também.  

Uma noite, há anos, acordei bruscamente e uma estranha pergunta explodiu de minha 

boca. De que cor eram os olhos de minha mãe? Atordoada custei reconhecer o quarto 

da nova casa em que estava morando e não conseguia me lembrar como havia chegado 

até ali. E a insistente pergunta, martelando, martelando... De que cor eram os olhos de 

minha mãe? Aquela indagação havia surgido há dias, há meses, posso dizer. Entre um 

afazer e outro, eu me pegava pensando de que cor seriam os olhos de minha mãe. E o 

que a princípio tinha sido um mero pensamento interrogativo, naquela noite se 

transformou em uma dolorosa pergunta carregada de um tom acusatório. Então, eu 

não sabia de que cor eram os olhos de minha mãe? (2014, p.15) 

A valorização da cultura africana e da ancestralidade é vista em todo o texto. As 

referências a ritos de religiões de matriz africana, como em “fazíamos reverências à Senhora. 

Postávamos deitadas no chão e batíamos a cabeça para Rainha.” (2014, p.17), a valorização dos 

negros e do lugar de onde eles vieram, a quebra do estereótipo do corpo da mulher negra como 

talhado para satisfazer os desejos carnais dos homens brancos, colocando a mulher negra como 

rainha, algo que remonta à ordem social de muitos povos africanos, como também que funciona 

para elevar a auto-estima dessa mulher: 

Nessas ocasiões a brincadeira preferida era aquela em que a mãe era a Senhora, a 

Rainha. Ela se assentava em seu trono, um pequeno banquinho de madeira. Felizes, 

colhíamos flores cultivadas em um pequeno pedaço de terra que circundava o nosso 

barraco. As flores eram depois solenemente distribuídas por seus cabelos, braços e 

colo. E diante dela fazíamos reverências à Senhora. Postávamos deitadas no chão e 

batíamos cabeça para a Rainha. (2014, p. 17) 



9 
 

O conto mostra a busca da personagem principal por suas raízes, representada pelos 

olhos da mãe, e a valorização das mulheres da sua família, uma valorização do matriarcado, 

representado pela avó, pelas tias, mãe e filhas, e a valorização da cultura africana, marcada no 

texto pelo reconhecimento da importância das Yabás: 

Mas eu nunca esquecera a minha mãe. Reconhecia a importância dela na minha vida, 

não só dela, mas de minhas tias e de todas as mulheres de minha família. E também, 

já naquela época, eu entoava cantos de louvor a todas as nossas ancestrais, que desde 

a África vinham arando a terra da vida com suas próprias mãos, palavras e sangue. 

Não, eu não esqueço essas Senhoras, nossas Yabás, donas de tanta sabedoria. (2014, 

p.18)  

Entendemos que a urgência dessa filha em saber qual a cor dos olhos de sua mãe 

representa a necessidade e a busca em entender suas raízes, como já foi mencionado acima. 

Quando a personagem não se conforma em não saber a cor dos olhos de sua mãe, vai até ela 

para descobrir e se recusa a esquecer, demonstra a resistência da mulher afro-brasileira, o 

orgulho por suas raízes: 

E foi então que, tomada pelo desespero por não me lembrar de que cor seriam os olhos 

de minha mãe, naquele momento resolvi deixar tudo e, no dia seguinte, voltar à cidade 

em que nasci. Eu precisava buscar o rosto de minha mãe, fixar o meu olhar no dela, 

para nunca mais esquecer a cor de seus olhos. (2014, p.18) 

  

4. Conclusão 

Segundo Rosemere Ferreira da Silva (2017) durante toda historiografia brasileira as 

mulheres negras foram retratadas para manter a hegemonia discursiva, hegemonia essa formada 

a partir do pensamento ocidental. A autora cita vários exemplos de personagens negras que 

reforçam o estereótipo criado pelo colonizador, como Rita Baiana do romance O cortiço (1890), 

de Aluísio de Azevedo e Fulô do poema “Essa negra Fulô” (1928), de Jorge de Lima.  

 No livro Olhos d’água, Conceição Evaristo dá à mulher negra voz, voz essa que por 

muito tempo foi silenciada; ela mostra uma cultura afro-brasileira ligada a sabedoria, a 

maternidade e a resistência, tirando o estigma do corpo negro sexualizado e quebrando a 

hegemonia imposta na historiografia brasileira. O que o trabalho apresentado neste resumo 

pretende demonstrar é como Conceição se utiliza do pessoal para atingir o universal, ou seja, 

ela se vale do recurso da escrevivência para falar por toda uma classe/ um gênero/ uma etnia e 



10 
 

sobre esse grupo, as mulheres negras brasileiras, ao dar-lhes voz, reafirma o seu compromisso 

com sua classe, seu gênero, sua etnia, mas sem ser apenas panfletária, a preocupação estética e 

a poeticidade em sua obra é notória. Conceição Evaristo desafia o cânone literário brasileiro e 

mostra que ele precisa ser expandido para que todos os “Brasis” sejam vistos e ouvidos. 

 

5. Referências 

AKOTIRENE, Carla. INTERSECCIONALIDADE. São Paulo: Pólen, 2019. 152p. 

BONNICI, Thomas. Avanços e ambiguidades do pós-colonialismo no limiar do século 21. 

Légua e Meia: Revista de Literatura e Diversidade Cultural, Feira de Santana, v.4, n.3, p. 186-

202, 2005. 

E não sou uma mulher? – Sojourner Truth. Portal Geledés, 2014. Disponível em: 

<https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-uma-mulher-sojourner-truth/>. Acesso em: 12 de ago 

de 2020. 

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. 1. ed. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca 

Nacional, 2016. 116 p. 

ORLANDI, Eni de Lourdes Puccinelli, “Incompletude do Sujeito” in Sujeito e Texto, São 

Paulo/PUC/1988, p.11 

MELO, Henrique Furtado de; GODOY, Maria Carolina de. (Re)tecendo os espaços de ser: 

Sobre a Escrevivência de Conceição Evaristo como recurso emancipatório do povo afro-

brasileiro. In: Simpósio Mundial de Estudos de Língua Portuguesa, 5., 2017, Lecce. Atas... 

Lecce: Università del Salento, 2017. p. 1285-1304. 

RIBEIRO, Djamila. O que é: lugar de fala?. Belo Horizonte: Editora Letramento, 2017. 112 p. 

SANT´ANNA, Afonso Romano de. O canibalismo amoroso. S. Paulo, Brasiliense, 1984. 

TELLES, Norma del. Escritoras, escritas, escrituras in DEL PRIORE, Mary (org.). História das 

Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto/Unesp, 1997. 

 


